
Jisabda: Jurnal Ilmiah Sastra dan Bahasa Daerah, Serta Pengajarannya  

Vol. 6, No. 2, Desember 2025, p 10-24   E-ISSN: 2715-7563 
DOI: https://doi.org/10.26877/jisabda.v6i2.16048   P-ISSN: 2715-6281 

10 
 

Bentuk Fungsi dan Makna Budaya dalam Cerita Rakyat Asrah 

Batin di Kabupaten Grobogan 
 

Eka Puspita Rahayu1, Yuli Kurniati Werdiningsih2, Sunarya3 

 
1 2 3Universitas Persatuan Guru Republik Indonesia Semarang 

puspitaeka1720@gmail.com  

yulikwerdi@gmail.com   

sunaryo@upgris.ac.id  

 

Abstrak  

 

Tradisi Asrah Batin merupakan tradisi daerah yang masih berlangsung sampai sekarang. 

Tradisi Asrah Batin merupakan fenomena sosial yang perlu mendapat perhatian dari 

masyarakat. Oleh karena itu perlu diteliti untuk mengetahui bentuk, fungsi, dan makna tradisi 

tersebut. Permasalahan yang diteliti berhubungan dengan tradisi Asrah Batin yaitu (1) 

bagaimana bentuk, fungsi dan makna tradisi Asrah Batin bagi masyarakat pendukungnya. 

Tujuan penelitian ini yaitu (1) mendeskripsikan bentuk, fungsi dan makna tradisi Asrah 

Batin. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode deskriptif kualitatif 

dengan menggunakan pendekatan folklor. Hasil penelitian yaitu (1) Bentuk-bentuk dalam 

tradisi Asrah Batin dibedakan menjadi tiga tahapan yaitu tahap persiapan, puncak acara, dan 

acara penutup. Pada tahap persiapan dilaksanakan acara Gebyuk, Tuba, dan Nyekar. Pada 

puncak acara ada prosesi sasrahan, panggih, wisuhan, Pembacaan Sejarah Asrah Batin, 

Selametan (Kembul Bujana), Munggut, srah-srahan. Sedangkan acara penutup dengan 

pertunjukan tarian tayub. (2) fungsi dari keberadaan tradisi Asrah Batin bagi masyarakat 

pendukungnya yaitu fungsi religi, fungsi pendidikan, fungsi sosial dan budaya, fungsi 

ekonomi, dan fungsi hiburan. (3) Makna simbolik yang terdapat dalam tradisi Asrah Batin 

adalah simbol-simbol yang ada pada ubarampe. Simbolsimbol yang terdapat dalam ubarampe 

pada umumnya mengandung makna pengharapan dan doa kepada Tuhan, saling memaafkan, 

nasehat untuk menjaga tali persaudaraan, menjaga kesucian diri serta meminta keselamatan 

dan keberkahan. Simpulan dalam penelitian ini adalah (1) Bentuk-bentuk dalam tradisi Asrah 

Batin dibedakan menjadi tiga tahapan yaitu tahap persiapan, puncak acara, dan acara 

penutup. (2) fungsi dari keberadaan tradisi Asrah Batin bagi masyarakat pendukungnya yaitu 

fungsi religi, fungsi pendidikan, fungsi sosial dan budaya, fungsi ekonomi, dan fungsi 

hiburan. (3) makna tradisi Asrah Batinadalah berupa makna simbolik yang terdapat dalam 

ubarampe yang digunakan dalam tradisi Asrah Batin. Simbol segatumpeng memiliki makna 

tiga tahapan kehidupan manusia yaitu dimulai dari masih dalam kandungan, kehidupan di 

dunia, dan kematian. Ketiga tahapan tersebut harus selalu diingat oleh manusia, karena 

semuanya akan kembali ke Allah, ingkung makna kepasrahan manusia kepada Tuhan serta 

meminta permohonan ampun dan diberi keselamatan, wedhak boreh ix memiliki makna agar 

masyarakat yang mengadakan selamatan atau ritual upacara yaitu diberikan keselamatan dan 

keberkahan. 

 

Kata Kunci: Nilai Budaya, Cerita Rakyat, Asrah batin 

 

http://journal.upgris.ac.id/index.php/jisabda
http://u.lipi.go.id/1576074227
https://doi.org/10.26877/jisabda.v6i2.16048
http://u.lipi.go.id/1576073667
mailto:puspitaeka1720@gmail.com
mailto:yulikwerdi@gmail.com
mailto:sunaryo@upgris.ac.id


 

  

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 11  

Form Of Cultural Function and Meaning in The Asrah Batin 

Folly Story in Grobogan District 
ABSTRACT 

 

The Asrah Batin tradition is a regional tradition that is still ongoing today. The Asrah Batin 

tradition is a social phenomenon that needs attention from the community. Therefore it is 

necessary to examine to find out the form, function, and meaning of this tradition. The 

problems studied are related to the Asrah Batin tradition, namely (1) how is the form, 

function and meaning of the Asrah Batin tradition for the supporting community. The aims of 

this study are (1) to describe the form, function and meaning of the Asrah Batin tradition. The 

method used in this study is a qualitative descriptive method using a folklore approach. The 

results of the research are (1) The forms in the Asrah Batin tradition are divided into three 

stages, namely the preparation stage, the highlight of the event, and the closing event. In the 

preparation stage, the Gebyuk, Tuba, and Nyekar events were carried out. At the peak of the 

event there is a procession of sasrahan, panggih, wisuhan, reading of the history of Asrah 

Batin, Selametan (Kembul Bujana), Munggut, and srah-srahan. Meanwhile, the closing 

ceremony was performed with a tayub dance performance. (2) the functions of the existence 

of the Asrah Batin tradition for the supporting community are religious functions, educational 

functions, social and cultural functions, economic functions, and entertainment functions. (3) 

The symbolic meaning contained in the Asrah Batin tradition is the symbols in ubarampe. 

The symbols contained in ubarampe generally contain the meaning of hope and prayer to 

God, mutual forgiveness, advice to maintain kinship, maintain self-purity and ask for safety 

and blessings. The conclusions in this study are (1) The forms in the Asrah Batin tradition are 

divided into three stages, namely the preparation stage, the highlight of the event, and the 

closing event. (2) the functions of the existence of the Asrah Batin tradition for the supporting 

community are religious functions, educational functions, social and cultural functions, 

economic functions, and entertainment functions. (3) the meaning of the Asrah Batin tradition 

is in the form of symbolic meaning contained in the ubarampe used in the Asrah Batin 

tradition. The segatumpeng symbol has the meaning of three stages of human life, namely 

starting from still in the womb, life in the world, and death. These three stages must always 

be remembered by humans, because everything will return to Allah, ingkung means human 

submission to God and asking for forgiveness and being given safety, wedhak boreh ix has 

the meaning that people who hold salvation or ceremonial rituals are given safety and 

blessings. 

 

Keywords: Cultural Values, Folklore, Asrah Batin. 

 

PENDAHULUAN  

Tradisi Asrah Batin merupakan tradisi pertemuan antara dua desa yaitu desa 

Ngombak dan Karanglangu, yang mana menurut kepercayaan masyarakat setempat, kedua 

desa tersebut adalah saudara kakak beradik atau disebut Kedhana-Kedhini. Tradisi ini 

dilaksanakan dua tahun sekali pada bulan Ruwah, hari Minggu Kliwon. Asrah Batin berasal 

dari kata srah/ pasrah dan batin, yang artinya pasrah atau ikhlas lahir batin dengan keadaan 

yang telah terjadi. Maksud dari keadaan yang telah terjadi yaitu gagalnya pernikahan antara 



 

  

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 12  

Raden Mas Bagus Sutejo (Kedhana) dengan Roro Ayu Mursiyah (Kedhini) yang ternyata 

adalah kakak beradik. Serangkaian prosesi dari tahap persiapan, acara puncak, hingga 

penutup delaksanakan secara urut dan tidak boleh diubah-ubah, mulai dari gebyuk, tuba, 

nyekar, sasrahan, panggih, wisuhan, pembacaan sejarah, selametan, munggut, srah-srahan, 

hingga acara penutup dengan sajian tarian tayub.  

Menurut Tamsir (67 tahun) selaku sesepuh di Desa Ngombak “Tradisi Asrah Batin 

ada larangannya yaitu tidak diperbolehkan adanya pernikahan antara warga Ngombak dengan 

Karanglangu, karena masih saudara kakak beradik (Kedhana-Kedhini). Jika sampai terjadi 

pernikahan antara warga Ngombak dengan Karanglangu maka akan mengalami bencana 

seperti, tidak diberi keturunan atau anak, kalaupun punya keturunan akan cacat (tidak bisa 

berbicara), sakit-sakitan, meninggal, serta akan memiliki keluarga yang tidak sejahtera.‟  

Pada tradisi Asrah Batin muncul larangan adanya pernikahan antara masyarakat 

Ngombak dan Karanglangu. Jika hal tersebut terjadi maka akan mendapatkan bencana baik 

dalam kehidupan rumah tangga maupun keluarganya. Larangan tersebut dipercaya oleh 

masyarakat karena berdasarkan mitos Kedhana Kedhini yang mana desa Ngombak dan 

Karanglangu merupakan saudara kakak beradik.  

Di era yang sudah modern seperti sekarang ini, masyarakat Ngombak masih tetap 

mempertahankan tradisi Asrah Batin. Hal ini dikarenakan, masyarakat Ngombak sangat 

menghormati leluhur mereka yaitu Roro Ayu Mursiyah. Masyarakat juga masih berpegang 

keyakinan pada amanat leluhurnya untuk melestarikan dan meneruskan warisan leluhur 

mereka, khususnya bagi generasi penerusnya yang sekarang bertempat tinggal di desa 

Ngombak.  

Tradisi ini merupakan perwujudan atas kegagalan pernikahan antara Kedhana dan 

Kedhini yang merupakan leluhur Desa Ngombak dan Karanglangu. Keunikan yang tampak 

dan menjadi fokus oleh masyarakat adalah ketika masyarakat Karanglangu berbondong-

bondong berjalan kaki sampai ke tepi sungai perbatasan antara desa Karanglangu dengan 

Ngombak, kemudian masyarakat Karanglangu menyebrangi sungai dengan menggunakan 

rakitan gethek yang dihias. Masyarakat Karanglangu menyebrangi sungai agar dapat bertemu 

dengan saudaranya yaitu masyarakat Ngombak. Ubarampe dan peralatan yang digunakan 

memiliki makna tersendiri, sehingga harus ada dalam tradisi Asrah Batin seperti, tumpeng, 

ingkung, wedang badheg, iwak mangut, wedhak boreh. Masyarakat saling berebut makanan 

atau biasa disebut dengan munggut, karena dipercaya akan membawa keselamatan dan 



 

  

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 13  

keberkahan. Tradisi Asrah Batin menjadi ajang silaturahmi (temu kangen) antara masyarakat 

Ngombak dan Karanglangu. Pertunjukan kesenian seperti tayub, ditampilkan pada akhir 

acara. Pertunjukan tersebut menambah keramaian dalam tradisi Asrah Batin 

. Upacara tradisi biasanya mempunyai hubungan yang sangat erat dengan 

kepercayaan akan adanya kekuatan di luar manusia. Masyarakat desa Ngombak percaya 

bahwa tidak semua usaha manusia dapat dicapai dengan lancar tetapi sering mengalami 

kesulitan, oleh karena itu tradisi Asrah Batin merupakan sebagai wujud dari rasa syukur. 

Masyarakat melaksanakan suatu tradisi karena memang memiliki fungsi dan manfaat bagi 

kehidupan masyarakat itu sendiri.  

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini mengkaji mengenai bentuk, fungsi, dan makna tradisi Asrah Batin di 

desa Ngombak Kecamatan Kedungjati Kabupaten Grobogan. Berdasarkan hal tersebut, perlu 

adanya pendekatan penelitian agar dapat mengungkap bentuk, fungsi, dan makna tradisi 

Asrah Batin. 

Jenis Penelitian yang digunakan dalam penelitian ini menggunakan dua pendekatan, 

yaitu pendekatan teoretis dan pendekatan metodologi. Pendekatan teoretis yang digunakan 

dalam penelitian ini adalah dengan menggunakan pendekatan folklor, sedangkan pendekatan 

metodologi yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan deskriptif kualitatif.  

Pendekatan folklor digunakan dalam penelitian ini karena untuk mengkaji masalah-

masalah yang berkaitan dengan teori dan tanggapan masyarakat mengenai apa yang 

menyebabkan tradisi Asrah Batin masih dilakukan oleh masyarakat pendukungnya. 

Pendekatan folklor sangatlah tepat diterapkan pada penelitian ini karena sesuai dengan obyek 

penelitian yang mengkaji dan mengungkapkan bentuk-bentuk dari tradisi Asrah Batin di 

suatu masyarakat.  

Melalui pendekatan folklor, peneliti dapat mendekatkan diri dengan masyarakat 

pemilik dari tradisi Asrah Batin. Sehingga peneliti dapat memperoleh gambaran yang lebih 

jelas mengenai bentuk-bentuk tradisi Asrah Batin, fungsi tradisi Asrah Batin, dan makna 

tradisi Asrah Batin. Dalam pendekatan ini, data diperoleh dari informan dan observasi 

tentang tradisi Asrah Batin. Setelah data terkumpul kemudian dianalisis dengan 

menggunakan teknik deskriptif kualitatif.  



 

  

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 14  

Penelitian deskriptif kualitatif dari tradisi Asrah Batin berupa kata-kata dan 

gambaryang berasal dari hasil wawancara dengan sesepuh desa, kepala desa, dan masyarakat, 

catatan lapangan berdasarkan hasil pengamatan di desa Ngombak, dan dokumentasi yang 

didapat darihasil observasi. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1.  Bentuk Tradisi Asrah Batin 

Tradisi Asrah Batin merupakan tradisi yang masih dilestarikan dan dipercayai akan 

keberadaannya oleh masyarakat pendukungnya, yaitu masyarakat Ngombak Kecamatan 

Kedungjati Kabupaten Grobogan. Bentuk pelaksanaan tradisi Asrah Batin terbagi menjadi 

tiga tahapan, yaitu:  

 

1.1 Tahap Persiapan Tradisi Asrah Batin 

Sebelum tradisi Asrah Batin dilaksanakan, tentu ada persiapan-persiapan yang harus 

dilakukan. Persiapan tersebut dimulai dengan melakukan Gebyuk, Tuba, dan Nyekar ke 

makam leluhur.  

a. Gebyuk 

\ 

Gambar 1 Gebyuk 

Gebyuk adalah kegiatan mencari ikan di sungai Kedungmiri yang diikuti oleh 

masyarakat Ngombak. Gebyuk dilaksanakan pada hari Rabu Wage. Sebelum gebyuk 

diadakan, pada malam harinya sesepuh desa melaksanakan semedi di tepi sungai 

Kedungmiri. Tujuannya yaitu untuk memanjatkan doa kepada Tuhan agar tradisi Gebyuk bisa 

dilaksanakan dengan lancar. Selain itu, meminta izin kepada penunggu agar ketika acara 



 

  

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 15  

gebyuk diadakan diberi ikan yang banyak. Gebyuk hanya boleh diikuti oleh masyarakat 

Ngombak saja, karena ini merupakan persiapan yang dilakukan untuk menyambut 

rombongan dari desa Karanglangu.  

Pelaksanaan gebyuk ini juga menjadi simbol bahwa masyarakat Ngombak dan 

Karanglangu sangat menjaga dan menghormati persaudaraan mereka. Hal ini tidak lepas dari 

mitos Kedhana Kedhini yang menyatakan bahwa Ngombak merupakan Kedhini (adik) 

sedangkan Karanglangu merupakan Kedhana (kakak).  

 

b. Tuba  

 

Gambar 2 Tuba 

Tuba merupakan kegiatan mencari ikan di sungai jurusan Tuntang. pelaksanaan tuba 

diikuti oleh masyarakat Ngombak dan Karanglangu. Diisebut tuba karena ketika mencari 

ikan diobati menggunakan getah akar tumbuhan jenu atau disebut tuba. Jadi bahan yang 

digunakan untuk mengobati ikan ini menggunakan bahan yang masih alami agar tidak 

merusak habitat ikan dan lingkungan. Alat yang digunakan juga masih tradisional yaitu 

menggunakan alat yang terbuat dari bambu seperti irik, tolok, seser, dan jaring. Sebelum tuba 

dilaksanakan, pada hari Minggu Pon malam, sesepuh desa melaksanakan semedi di tepi 

sungai Kedhung Watu Mumpeng. Tujuannya yaitu, yang pertama meminta dan berdoa 

kepada Tuhan agar diberikan kelancaran ketika melaksanakan tradisi tuba. Kedua, untuk 

meminta izin kepada penunggu di sungai Kedung Watu Mumpeng dan juga meminta agar 

diberikan ikan yang banyak ketika tradisi tuba dilaksanakan.  

  



 

  

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 16  

c. Nyekar  

 

Gambar 3 Nyekar 

Nyekar dilaksanakan dan dikhususkan untuk ziarah ke makam cikal bakal atau pendiri 

dari desa Ngombak yaitu Roro Ayu mursiyah (Kedhini). Tradisi ini dilaksanakan pada hari 

Kamis Pahing. Masyarakat yang ikut nyekar adalah kepala desa ngombak, tokoh agama, 

perangkat desa, dan masyarakat Ngombak khususnya laki-laki. Nyekar dilaksanakan untuk 

mendoakan Roro Ayu Mursiyah (Kedhini) dan meminta izin agar pelaksanaan tradisi Asrah 

Batin yang akan dilaksanakan pada hari Minggu Kliwon dapat berjalan dengan lancar. 

 

1.2 Puncak TradisiAsrah Batin 

Adapun puncak dari prosesi tradisi Asrah Batin secara terperinci adalah sebagai 

berikut: 

a. Sasrahan 

 

Gambar 3.4 Sasrahan 



 

  

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 17  

Pada hari Sabtu Wage sehari sebelum pelaksanaan tradisi Asrah Batin, Kepala Desa 

Karanglangu yang mana dalam tradisi ini berperan sebagai Kedhana (kakak) mengirim 

utusan ke desa Ngombak untuk mengantarkan makanan dan ubarampe yaitu dua ekor ayam 

(ayam jago dan betina) serta uang lamaran. Serangkaian kegiatan ini disebut dengan sasrahan 

dalam tradisi Asrah Batin.Prosesi sasrahanini dilaksanakan sebagaimana prosesi yang ada 

dalam upacara pernikahan adat Jawa. Hal ini dikarenakan, tradisi Asrah batin merupakan 

realisasi atas kegagalan pernikahan Raden Mas Bagus Sutejo dan Roro Ayu Mursiyah. 

Dengan adanya sasrahan ini, menandakan bahwa masyarakat Karanglangu sudah siap 

melaksanakan tradisi Asrah Batin.  

 

1. Panggih 

 

Gambar 3.5 panggih 

Pelaksanaan puncak dari tradisi Asrah Batin ini dilaksanakan pada hari Minggu 

Kliwon. Diawali dengan mengirim utusan dari desa Ngombak atau disebut dengan 

dutasaraya. Dutasaraya pergi ke desa Karanglangu dengan berjalan kaki menelusuri jalan 

yang dilalui Kedhana dan Kedhini pada waktu itu. Dutasaraya berangkat dari desa Ngombak 

pada pukul 04.30 WIB agar dapat sampai di desa Karanglangu pukul 06.00 WIB. Pengiriman 

utusan dimaksudkan untuk mengabarkan bahwa masyarakat desa Ngombak yang berperan 

sebagai Kedhini (adik) sudah siap menerima kedatangan masyarakat Karanglangu yang 

berperan menjadi Kedhana (kakak) untuk melaksanakan prosesi panggih.  

Panggih dalam arti bahasa Indonesia adalah bertemu, jadi maksud dari prosesi 

panggih di sini adalah bertemunya masyarakat Ngombak dengan Karanglangu, yang mana 

kedua desa tersebut merupakan saudara kakak beradik (Kedhana Kedhini). Pelaksanaan 



 

  

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 18  

panggih ini diawali dengan arak-arakan oleh rombongan masyarakat Karanglangu yang 

berjalan kaki menyusuri hutan agar sampai di tepi suungai Methuk. Masyarakat Karanglangu 

berjalan kaki karena sebagaimana yang dilakukan oleh Raden Mas Bagus Sutejo ketika 

hendak melamar Roro Ayu Mursiyah.  

Setelah sampai di tepi sungai Methuk, rombongan masyarakat Karanglangu harus 

menyeberangi sungai dengan rakitan gethek. Rombongan tersebut menyeberangi sungai 

dibantu oleh masyarakat Ngombak. Dengan demikian dalam pelaksanaan ini menandakan 

bahwa antara masyarakat Ngombak dan Karanglangu menjunjung tinggi rasa tolong 

menolong dan menghormati apalagi mereka merupakan saudara. Sementara rombongan 

masyarakat Ngombak sudah menunggu dan siap menyambut masyarakat Karanglangu.  

Setelah menyeberangi sungai, rombongan dari desa Karanglangu yang dipimpin oleh 

kepala desa dan rombongan masyarakat Ngombak yang dipimpin oleh kepala desa saling 

berjabat tangan dan berpelukan. Setelah itu kedua kepala desa saling berdampingan dan 

menjadi mempelai. Kedua mempelai kemudian disambut dengan meminum air putih dan 

wedang badheg (air tape). Acara dilanjutkan dengan berjalan kaki menuju rumah kepala desa 

Ngombak, karena pelaksanaan tradisi dilaksanakan di rumah kepala desa Ngombak. 

Kedua mempelai yaitu kepala desa Ngombak dan kepala desa Karanglangu berjalan 

kaki dan saling berdampingan dipayungi dengan payung kebesaran dan diapit sepasang 

kembar mayang untuk menuju rumah kepala desa Ngombak. Sepanjang perjalanan semuanya 

saling berjabat tangan, karena mereka menyadari bahwa mereka adalah saudara.  

 

2. Wisuhan 

Wisuhan merupakan acara selanjutnya yang dilakukan di rumah kepala desa 

Ngombak. Setelah berjalan menuju Ngombak, di depan pintu rumah kepala desa Ngombak 

sudah disiapkan tempat wisuhan yang berisi air dan kembang setaman. Prosesi ini dilakukan 

seperti halnya pada prosesi pernikahan adat Jawa. Sang mempelai perempuan yang 

merupakan kepala desa Ngombak (Kedhini) mencuci kaki mempelai pria yaitu kepala desa 

Karanglangu (Kedhana). Tujuannya yaitu untuk mensucikan diri karena telah menempuh 

perjalanan jauh yang penuh dengan cobaan dan godaan. Selain itu, sebagai wujud 

penghormatan kepada pengantin pria yang merupakan kakak. 

Setelah selesai melaksanakan prosesi wisuhan, kedua Kepala Desa meminum air tape 

atau disebut air badheg. Badheg merupakan minuman kesukaan dari sang adik (Roro Ayu 



 

  

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 19  

Mursiyah). Selain itu keduanya diberi bedak kembang boreh atau biasa disebut wedhak boreh 

untuk diusapkan ke wajah, tangan dan kaki. Menurut masyarakat setempat wedhak boreh 

memiliki khasiat awet muda. Kedua mempelai kemudian duduk di kursi pelaminan. 

 

3. Pembacaan Sejarah  

 

Gambar 3.6 Pembacaan Sejarah 

Pembacaan sejarah ini dilakukan setelah prosesi wisuhan. Ketika kedua mempelai 

duduk di kursi pelaminan, sesepuh desa membacakan sejarah adanya tradisi Asrah Batin serta 

asal-usul nama-nama dusun yang ada di desa Ngombak dan Karanglangu yang terbentuk 

karena proses perjalanan Raden Mas Bagus Sutejo dan Roro Ayu Mursiyah.  

Pembacaan sejarah ini berisi mengenai asal-usul nama-nama dusun yang ada di desa 

Ngombak dan Karanglangu. Asal-usul tersebut berdasarkan perjalanan Raden Mas Bagus 

Sutejo dan Roro Ayu Mursiyah sehingga terbentuklah nama-nama dusun pada waktu itu. Di 

desa Ngombak terdiri dari beberapa dusun antara lain Kedhungmiri, Guyangan, Beran, 

Kedhunggandri, Kalikonang, Watu Semar, Salaman, Sendhang Srobog, Kuniran, 

Kedhunglela, Kalikliya, Sawahan, Kedokan, Cokohan, Blimbing, Kaliratan, Methuk, dan 

Karanggeneng. Sedangkan dusun yang ada di desa Karanglangu yaitu Nglego, Kleben, 

Gamblok, Kalinangka, Watu Gajah, Grogol, Karangsari, Nglengkong, Rekesan, dan Nglangu. 

Semua nama-nama dusun tersebut diceritakan asal-usulnya dengan jelas.  

Tujuan dari pembacaan cerita mengenai asal-usul tradisi Asrah batin dan nama-nama 

dusun tersebut adalah untuk mengingatkan masyarakat tentang perjuangan leluhurnya agar 

tidak melupakannya begitu saja.  

 



 

  

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 20  

4. Slametan (Kembul Bujana) 

 

Gambar 3.7 Slametan 

Selametan (kembul bujana) merupakan acara yang dilakukan oleh masyarakat 

Ngombak dan Karanglangu setelah prosesi pembacaan sejarah. Pelaksanaan selametan ini 

dipimpin oleh kyai atau biasa disebut modin. Pada pelaksanaan selametan ini tentunya ada 

tumpeng dan sajian makanan lainnya. Kyai atau modin memimpin doa dalam selametan. 

Tujuan dari selametan ini yaitu sebagai ucapan rasa syukur, karena telah diberi keselamatan 

dan kelancaran atas berlangsungnya tradisi Asrah Batin.  

Setelah selesai pembacaan doa, kemudian semua masyarakat makan bersama untuk 

menikmati sajian makanan yang ada dalam tradisi Asrah Batin. Semua merasa senang, karena 

prosesi-prosesi yang ada dalam tradisi Asrah Batin berjalan dengan lancar tanpa halangan 

apapun.  

 

5. Munggut 

 

Gambar 3.8 Munggut 



 

  

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 21  

Munggut merupakan prosesi dimana semua masyarakat baik yang berasal dari 

desa Ngombak, Karanglangu maupun luar daerah saling berebut makanan. Prosesi munggut 

ini sangat ditungu-tunggu masyarakat, karena masyarakat mempercayai bahwa makanan yang 

didapat dari prosesi munggut dalam tradisi Asrah Batin memiliki khasiat dan manfaat 

tersendiri.  

Masyarakat saling berebut agar mendapatkan makanan yang terdiri dari nasi putih dan 

bothok iwak mangut yang mana ikan tersebut merupakan hasil tanggapan ketika Gebyuk. 

Ketika pihak panitia mengucapkan kata “munggut” hingga berkali-kal, mamsyarakat 

langsung beramai-ramai menuju sumber suara dan berusaha mendapatkan makanan yang 

dibungkus daun jati yang berisi nasi putih dan bothok iwak mangut. Selain itu masyarakat 

juga berebut untuk mendapatkan wedang badeg dan wedhak boreh. Iwak mangut, wedang 

badheg, dan wedhak boreh merupakan sajian dan perlengkapan yang harus ada dalam tradisi 

Asrah Batin, sehingga masyarakat mempercayainya bahwa ketiganya memiliki makna 

tersendiri. 

 

6. Srah-Srahan 

Srah-srahan (saling memberi) merupakan prosesi yang dilakukan oleh kepala desa 

Ngombak dan Karanglangu yang berperan sebagai Kedhana-Kedhini. prosesi ini merupakan 

proses pemberian hadiah, yaituKepala Desa Karanglangu memberikan hadiah berupa 

selendang kepada saudara perempuannya (Kepala Desa Ngombak), sedangkan Kepala Desa 

Ngombak memberikan hadiah berupa celana kolor kepada saudara laki-lakinya (Kepala Desa 

Karanglangu). Acara saling menukar hadiah ini dimaknai sebagai tanda kasih sayang 

terhadap saudara. Prosesi ini diiringi oleh panembromo dengan gendhing eling-eling boyong.   

 

1.3 Acara Penutup Tradisi Asrah Batin 

Setelah serangkaian acara dalam tradisi Asrah Batin, maka pelaksanaan tradisi ini 

ditutup dengan pertunjukan tari tayub. Tarian ini dilakukan oleh dua orang penari wanita. 

Pertunjukan ini harus selalu tari tayub, karena menurut cerita, Raden Mas Bagus Sutejo 

(Kedhana) sangat menyukai tarian tayub. Jadi dengan adanya pertunjukan tarian tayub ini 

juga sebagai rasa menghormati Raden Mas Bagus Sutejo dalam menyambut masyarakat 

keturunannya yaitu masyarakat Karanglangu. 



 

  

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 22  

Selain untuk hiburan dan pemberian rasa hormat, tarian tayub memiliki makna yaitu 

sebagai simbol kesuburan karena mata pencaharian masyarakat Ngombak dan Karanglangu 

adalah petani, simbol meminta hujan, serta meminta keselamatan untuk masyarakat Ngombak 

dan Karanglangu. Tarian tayub diiringi dengan menggunakan gendhing Eling-Eling Boyong. 

Kedua kakak beradik yang menjadi mempelai diajak untuk menari bersama. Masyarakat juga 

ikut menari, semua merasakan senang karena setelah seharian melaksanakan tradisi Asrah 

Batin dan diakhiri degan hiburan tarian tayub. 

 

2. Fungsi Tradisi Asrah Batin 

Pengkajian aspek fungsi tradisi Asrah Batin bagi masyarakat pendukungnya 

didasarkan atas teori fungsi tradisi menurut Sztompka dan Malinowski dalam Endraswara. 

Tradisi Asrah Batin berdasarkan data-data yang diperoleh dari hasil pengamatan secara 

langsung di desa Ngombak dan wawancara dengan sesepuh, kepala desa, dan masyarakat 

dapat diketahui bahwa keberadaan tradisi Asrah Batin memberikan fungsi bagi masyarakat 

pendukungnya yaitu, fungsi religi, fungsi pendidikan, fungsi sosial dan budaya, fungsi 

ekonomi, dan fungsi hiburan. 

 

3. Makna Tradisi Asrah Batin  

Pengkajian aspek makna tradisi Asrah Batin bagi masyarakat pendukungnya 

didasarkan atas teori makna simbolik dalam Endraswara. Berdasarkan data yang diperoleh 

dari hasil observasi dan wawnacara dengan sesepuh, kepala desa, dan masyarakat 

pendukungnya, maka dapat diketahui bahwa tradisi Asrah Batin mengandung simbol dan 

makna yang penting bagi kehidupan masyarakat pendukungnya.  

Dalam pelaksanaan tradisi Asrah Batin tentu terdapat sesaji dan peralatan atau biasa 

disebut dengan ubarampeyang diperlukan untuk penunjang dalam tradisi tersebut. Ubarampe 

yang diperlukan juga memiliki makna dan simbol yang penting bagi masyarakat 

pendukungnya. Adapun makna dan simbol ubarampe yang terdapat dalam tradisi Asrah Batin  

 

SIMPULAN 

Tradisi Asrah Batin merupakan tradisi pertemuan antara dua desa yaitu desa 

Ngombak dan Karanglangu, yang mana menurut kepercayaan masyarakat setempat, kedua 

desa tersebut adalah saudara kakak beradik atau disebut Kedhana-Kedhini. Tradisi ini 



 

  

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 23  

dilaksanakan dua tahun sekali pada bulan Ruwah, hari Minggu Kliwon. Asrah Batin berasal 

dari kata srah/ pasrah dan batin, yang artinya pasrah atau ikhlas lahir batin dengan keadaan 

yang telah terjadi. Maksud dari keadaan yang telah terjadi yaitu gagalnya pernikahan antara 

Raden Mas Bagus Sutejo (Kedhana) dengan Roro Ayu Mursiyah (Kedhini) yang ternyata 

adalah kakak beradik.  

Bentuk-bentuk dalam tradisi Asrah Batin dibedakan menjadi tiga tahapan yaitu tahap 

persiapan, puncak acara, dan acara penutup. Pada tahap persiapan dilaksanakan acara 

Gebyuk, Tuba, dan Nyekar. Pada puncak acara ada prosesi sasrahan, panggih, wisuhan, 

Pembacaan Sejarah Asrah Batin, Selametan (Kembul Bujana), Munggut, srah-srahan. 

Sedangkan acara penutup dengan pertunjukan tarian tayub.  

Fungsi dari keberadaan tradisi Asrah Batin bagi masyarakat pendukungnya yaitu 

fungsi religi, fungsi fungsi pendidikan, fungsi sosial dan budaya, fungsi ekonomi, dan fungsi 

hiburan. 

Makna simbolik yang terdapat dalam tradisi Asrah Batin adalah simbol yang ada 

pada ubarampe. Simbol-simbol yang terdapat dalam ubarampe pada umumnya mengandung 

makna pengharapan dan doa kepada Tuhan, saling memaafkan, nasehat untuk menjaga tali 

persaudaraan, menjaga kesucian diri serta meminta keselamatan dan keberkahan.  

 

REFERENSI 

Andriya, Ririn Ria Nor. 2009. Tradisi Jolenan Di Desa Somongari, Kecamatan Kaligesing, 

Kabupaten Purworejo. Skripsi. Unnes. 

Asrif. 2012. Tradisi Lisan Male-Male: Nyanyian Kematian dalam Masyarakat Ciacia. Jurnal 

Jentera.Volume 1, Nomor 2, Desember 2012. 

Dananjaja, James. 2002. Folklor Indonesia Ilmu Gosip, Dongeng, dan lain-lain. Jakarta: 

Grafiti 

Endraswara, Suwardi. 2006. Metodologi Penelitian Kebudayaan. Yogyakarta: Gajah Mada 

University Press. 

Hariyanto, Oda I. B. 2017.The Meaning Of Offering Local Wisdom In Ritual Panjang Jimat. 

International Journal Of Scientific & Technology Research. Volume 6, Issue 06, 

June 2017. 

Jauhari, Heri. 2018. Makna danan Fungsi Upacara Adat Nyangku Bagi Masyarakat Panjalu. 

Jurnal Peradaban Islam. Vol. 15 No.2, Desember 2018. Universitas Islam Negeri 

Sunan Gunung Djati Bandung. 



 

  

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 24  

Khoiri, Madhan. 2009. Makna Simbol dan Pergeseran Tradisi Upacara Adat Rebo Pungkasan 

(Studi Terhadap Tradisi Upacara Adat Rebo Pungkasan di Desa Wonokromo 

Kecamata Pleret Kabupaten Bantul). Skripsi. Univesitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta. 

Koentjaraningrat. 1985. Beberapa Pokok Antropologo Sosial. Jakarta: Dian Rakyat.. 1997. 

Kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai Pustaka. 

Muhlisin. 2018. Asrah Bathin.Surabaya.  CV. Pustaka Media Guru 

Moleong, Lexy J. 2010. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya. 

Nurmawati, Ella. 2013. Kajian Folklor Upacara Adat Saparan Pundhen Joko Kasihan di Desa 

Cacaban Kidul Kecamatan Bener Kabupaten Purworejo. Jurnal Program Studi 

Pendidikan Bahasa dan Sastra Jawa. Vol/ 02/ No. 02/ Mei 2013. Universitas 

Muhammadiyah Purworejo. 

Sibarani, Robert. 2015. Pendekatan Antropolinguistik Terhadap Kajian Tradisi Lisan. 

Retorika: Jurnal Ilmu Bahasa. Vol. 1, No. 1 April 2015, 1-17. Universitas Sumatera 

Utara. 77 

Sudaryanto. 1993. Metode dan Aneka Teknik Analisis Bahasa (Pengantar Penelitian Wahana 

Kebudayaan Secara Linguistik). Yogyakarta: Duta Wacana University Press. 

Sudikan, Setya Yuwana. 2001. Metode Penelitian Sastra Lisan. Surabaya: Citra Wacana. 

Sugiyono. 2015. Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan 

R&D). Bandung: Alfabeta. 

Suprayogo, Imam. 2001. Metodologi Penelitian Sosial-Agama. Bandung: Remaja Rosda 

Karya. 

Susanto, Muhamad Arif. 2015. Kajian Folklor dalam Tradisi Nyadran Desa Ketundan 

Kecamatan Pakis Kabupaten Magelang. Jurnal Program Studi Pendidikan Bahasa 

dan Sastra Jawa. Vol. / 06/ No. 05/ April 2015. Universitas Muhammadiyah 

Purworejo. 

Sztompka, Piotr. 2007. Sosiologi Perubahan Sosial. Jakarta: Prenada. 

Tafrihatun, Umi. 2010. Pola Kepemimpinan dalam Upacara Asrah Batin di Desa Ngombak, 

Kec. Kedungjati, Kab. Grobogan. Skripsi. UNS. 

Widiastuti, Sri dan Mantra. 2014. Fungsi Dan Makna Tradisi Lisan Genjek Kadong Iseng. 

Jurnal Bakti Saraswati. Vol.03 No.02. September 2014. FKIP Unmas Denpasar. 

 


