Jisabda: Jurnal Iimiah Sastra dan Bahasa Daerah, Serta Pengajarannya
Vol. 6, No. 2, Desember 2025, p 10-24 E-ISSN: 2715-7563
DOI: https://doi.org/10.26877/jisabda.v6i2.16048 P-ISSN: 2715-6281

Bentuk Fungsi dan Makna Budaya dalam Cerita Rakyat Asrah
Batin di Kabupaten Grobogan

Eka Puspita Rahayu?, Yuli Kurniati Werdiningsih?, Sunarya®

123yniversitas Persatuan Guru Republik Indonesia Semarang
puspitaekal720@gmail.com
yulikwerdi@gmail.com
sunaryo@upgris.ac.id

Abstrak

Tradisi Asrah Batin merupakan tradisi daerah yang masih berlangsung sampai sekarang.
Tradisi Asrah Batin merupakan fenomena sosial yang perlu mendapat perhatian dari
masyarakat. Oleh karena itu perlu diteliti untuk mengetahui bentuk, fungsi, dan makna tradisi
tersebut. Permasalahan yang diteliti berhubungan dengan tradisi Asrah Batin yaitu (1)
bagaimana bentuk, fungsi dan makna tradisi Asrah Batin bagi masyarakat pendukungnya.
Tujuan penelitian ini yaitu (1) mendeskripsikan bentuk, fungsi dan makna tradisi Asrah
Batin. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode deskriptif kualitatif
dengan menggunakan pendekatan folklor. Hasil penelitian yaitu (1) Bentuk-bentuk dalam
tradisi Asrah Batin dibedakan menjadi tiga tahapan yaitu tahap persiapan, puncak acara, dan
acara penutup. Pada tahap persiapan dilaksanakan acara Gebyuk, Tuba, dan Nyekar. Pada
puncak acara ada prosesi sasrahan, panggih, wisuhan, Pembacaan Sejarah Asrah Batin,
Selametan (Kembul Bujana), Munggut, srah-srahan. Sedangkan acara penutup dengan
pertunjukan tarian tayub. (2) fungsi dari keberadaan tradisi Asrah Batin bagi masyarakat
pendukungnya yaitu fungsi religi, fungsi pendidikan, fungsi sosial dan budaya, fungsi
ekonomi, dan fungsi hiburan. (3) Makna simbolik yang terdapat dalam tradisi Asrah Batin
adalah simbol-simbol yang ada pada ubarampe. Simbolsimbol yang terdapat dalam ubarampe
pada umumnya mengandung makna pengharapan dan doa kepada Tuhan, saling memaafkan,
nasehat untuk menjaga tali persaudaraan, menjaga kesucian diri serta meminta keselamatan
dan keberkahan. Simpulan dalam penelitian ini adalah (1) Bentuk-bentuk dalam tradisi Asrah
Batin dibedakan menjadi tiga tahapan yaitu tahap persiapan, puncak acara, dan acara
penutup. (2) fungsi dari keberadaan tradisi Asrah Batin bagi masyarakat pendukungnya yaitu
fungsi religi, fungsi pendidikan, fungsi sosial dan budaya, fungsi ekonomi, dan fungsi
hiburan. (3) makna tradisi Asrah Batinadalah berupa makna simbolik yang terdapat dalam
ubarampe yang digunakan dalam tradisi Asrah Batin. Simbol segatumpeng memiliki makna
tiga tahapan kehidupan manusia yaitu dimulai dari masih dalam kandungan, kehidupan di
dunia, dan kematian. Ketiga tahapan tersebut harus selalu diingat oleh manusia, karena
semuanya akan kembali ke Allah, ingkung makna kepasrahan manusia kepada Tuhan serta
meminta permohonan ampun dan diberi keselamatan, wedhak boreh ix memiliki makna agar
masyarakat yang mengadakan selamatan atau ritual upacara yaitu diberikan keselamatan dan
keberkahan.

Kata Kunci: Nilai Budaya, Cerita Rakyat, Asrah batin

10


http://journal.upgris.ac.id/index.php/jisabda
http://u.lipi.go.id/1576074227
https://doi.org/10.26877/jisabda.v6i2.16048
http://u.lipi.go.id/1576073667
mailto:puspitaeka1720@gmail.com
mailto:yulikwerdi@gmail.com
mailto:sunaryo@upgris.ac.id

Form Of Cultural Function and Meaning in The Asrah Batin

Folly Story in Grobogan District
ABSTRACT

The Asrah Batin tradition is a regional tradition that is still ongoing today. The Asrah Batin
tradition is a social phenomenon that needs attention from the community. Therefore it is
necessary to examine to find out the form, function, and meaning of this tradition. The
problems studied are related to the Asrah Batin tradition, namely (1) how is the form,
function and meaning of the Asrah Batin tradition for the supporting community. The aims of
this study are (1) to describe the form, function and meaning of the Asrah Batin tradition. The
method used in this study is a qualitative descriptive method using a folklore approach. The
results of the research are (1) The forms in the Asrah Batin tradition are divided into three
stages, namely the preparation stage, the highlight of the event, and the closing event. In the
preparation stage, the Gebyuk, Tuba, and Nyekar events were carried out. At the peak of the
event there is a procession of sasrahan, panggih, wisuhan, reading of the history of Asrah
Batin, Selametan (Kembul Bujana), Munggut, and srah-srahan. Meanwhile, the closing
ceremony was performed with a tayub dance performance. (2) the functions of the existence
of the Asrah Batin tradition for the supporting community are religious functions, educational
functions, social and cultural functions, economic functions, and entertainment functions. (3)
The symbolic meaning contained in the Asrah Batin tradition is the symbols in ubarampe.
The symbols contained in ubarampe generally contain the meaning of hope and prayer to
God, mutual forgiveness, advice to maintain kinship, maintain self-purity and ask for safety
and blessings. The conclusions in this study are (1) The forms in the Asrah Batin tradition are
divided into three stages, namely the preparation stage, the highlight of the event, and the
closing event. (2) the functions of the existence of the Asrah Batin tradition for the supporting
community are religious functions, educational functions, social and cultural functions,
economic functions, and entertainment functions. (3) the meaning of the Asrah Batin tradition
is in the form of symbolic meaning contained in the ubarampe used in the Asrah Batin
tradition. The segatumpeng symbol has the meaning of three stages of human life, namely
starting from still in the womb, life in the world, and death. These three stages must always
be remembered by humans, because everything will return to Allah, ingkung means human
submission to God and asking for forgiveness and being given safety, wedhak boreh ix has
the meaning that people who hold salvation or ceremonial rituals are given safety and
blessings.

Keywords: Cultural Values, Folklore, Asrah Batin.

PENDAHULUAN

Tradisi Asrah Batin merupakan tradisi pertemuan antara dua desa yaitu desa
Ngombak dan Karanglangu, yang mana menurut kepercayaan masyarakat setempat, kedua
desa tersebut adalah saudara kakak beradik atau disebut Kedhana-Kedhini. Tradisi ini
dilaksanakan dua tahun sekali pada bulan Ruwah, hari Minggu Kliwon. Asrah Batin berasal
dari kata srah/ pasrah dan batin, yang artinya pasrah atau ikhlas lahir batin dengan keadaan

yang telah terjadi. Maksud dari keadaan yang telah terjadi yaitu gagalnya pernikahan antara

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 11



Raden Mas Bagus Sutejo (Kedhana) dengan Roro Ayu Mursiyah (Kedhini) yang ternyata
adalah kakak beradik. Serangkaian prosesi dari tahap persiapan, acara puncak, hingga
penutup delaksanakan secara urut dan tidak boleh diubah-ubah, mulai dari gebyuk, tuba,
nyekar, sasrahan, panggih, wisuhan, pembacaan sejarah, selametan, munggut, srah-srahan,
hingga acara penutup dengan sajian tarian tayub.

Menurut Tamsir (67 tahun) selaku sesepuh di Desa Ngombak “Tradisi Asrah Batin
ada larangannya yaitu tidak diperbolehkan adanya pernikahan antara warga Ngombak dengan
Karanglangu, karena masih saudara kakak beradik (Kedhana-Kedhini). Jika sampai terjadi
pernikahan antara warga Ngombak dengan Karanglangu maka akan mengalami bencana
seperti, tidak diberi keturunan atau anak, kalaupun punya keturunan akan cacat (tidak bisa
berbicara), sakit-sakitan, meninggal, serta akan memiliki keluarga yang tidak sejahtera."

Pada tradisi Asrah Batin muncul larangan adanya pernikahan antara masyarakat
Ngombak dan Karanglangu. Jika hal tersebut terjadi maka akan mendapatkan bencana baik
dalam kehidupan rumah tangga maupun keluarganya. Larangan tersebut dipercaya oleh
masyarakat karena berdasarkan mitos Kedhana Kedhini yang mana desa Ngombak dan
Karanglangu merupakan saudara kakak beradik.

Di era yang sudah modern seperti sekarang ini, masyarakat Ngombak masih tetap
mempertahankan tradisi Asrah Batin. Hal ini dikarenakan, masyarakat Ngombak sangat
menghormati leluhur mereka yaitu Roro Ayu Mursiyah. Masyarakat juga masih berpegang
keyakinan pada amanat leluhurnya untuk melestarikan dan meneruskan warisan leluhur
mereka, Khususnya bagi generasi penerusnya yang sekarang bertempat tinggal di desa
Ngombak.

Tradisi ini merupakan perwujudan atas kegagalan pernikahan antara Kedhana dan
Kedhini yang merupakan leluhur Desa Ngombak dan Karanglangu. Keunikan yang tampak
dan menjadi fokus oleh masyarakat adalah ketika masyarakat Karanglangu berbondong-
bondong berjalan kaki sampai ke tepi sungai perbatasan antara desa Karanglangu dengan
Ngombak, kemudian masyarakat Karanglangu menyebrangi sungai dengan menggunakan
rakitan gethek yang dihias. Masyarakat Karanglangu menyebrangi sungai agar dapat bertemu
dengan saudaranya yaitu masyarakat Ngombak. Ubarampe dan peralatan yang digunakan
memiliki makna tersendiri, sehingga harus ada dalam tradisi Asrah Batin seperti, tumpeng,
ingkung, wedang badheg, iwak mangut, wedhak boreh. Masyarakat saling berebut makanan
atau biasa disebut dengan munggut, karena dipercaya akan membawa keselamatan dan

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 12



keberkahan. Tradisi Asrah Batin menjadi ajang silaturahmi (temu kangen) antara masyarakat
Ngombak dan Karanglangu. Pertunjukan kesenian seperti tayub, ditampilkan pada akhir
acara. Pertunjukan tersebut menambah keramaian dalam tradisi Asrah Batin

Upacara tradisi biasanya mempunyai hubungan yang sangat erat dengan
kepercayaan akan adanya kekuatan di luar manusia. Masyarakat desa Ngombak percaya
bahwa tidak semua usaha manusia dapat dicapai dengan lancar tetapi sering mengalami
kesulitan, oleh karena itu tradisi Asrah Batin merupakan sebagai wujud dari rasa syukur.
Masyarakat melaksanakan suatu tradisi karena memang memiliki fungsi dan manfaat bagi

kehidupan masyarakat itu sendiri.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini mengkaji mengenai bentuk, fungsi, dan makna tradisi Asrah Batin di
desa Ngombak Kecamatan Kedungjati Kabupaten Grobogan. Berdasarkan hal tersebut, perlu
adanya pendekatan penelitian agar dapat mengungkap bentuk, fungsi, dan makna tradisi
Asrah Batin.

Jenis Penelitian yang digunakan dalam penelitian ini menggunakan dua pendekatan,
yaitu pendekatan teoretis dan pendekatan metodologi. Pendekatan teoretis yang digunakan
dalam penelitian ini adalah dengan menggunakan pendekatan folklor, sedangkan pendekatan
metodologi yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan deskriptif kualitatif.

Pendekatan folklor digunakan dalam penelitian ini karena untuk mengkaji masalah-
masalah yang berkaitan dengan teori dan tanggapan masyarakat mengenai apa yang
menyebabkan tradisi Asrah Batin masih dilakukan oleh masyarakat pendukungnya.
Pendekatan folklor sangatlah tepat diterapkan pada penelitian ini karena sesuai dengan obyek
penelitian yang mengkaji dan mengungkapkan bentuk-bentuk dari tradisi Asrah Batin di
suatu masyarakat.

Melalui pendekatan folklor, peneliti dapat mendekatkan diri dengan masyarakat
pemilik dari tradisi Asrah Batin. Sehingga peneliti dapat memperoleh gambaran yang lebih
jelas mengenai bentuk-bentuk tradisi Asrah Batin, fungsi tradisi Asrah Batin, dan makna
tradisi Asrah Batin. Dalam pendekatan ini, data diperoleh dari informan dan observasi
tentang tradisi Asrah Batin. Setelah data terkumpul kemudian dianalisis dengan

menggunakan teknik deskriptif kualitatif.

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 13



Penelitian deskriptif kualitatif dari tradisi Asrah Batin berupa kata-kata dan
gambaryang berasal dari hasil wawancara dengan sesepuh desa, kepala desa, dan masyarakat,
catatan lapangan berdasarkan hasil pengamatan di desa Ngombak, dan dokumentasi yang

didapat darihasil observasi.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Bentuk Tradisi Asrah Batin

Tradisi Asrah Batin merupakan tradisi yang masih dilestarikan dan dipercayai akan
keberadaannya oleh masyarakat pendukungnya, yaitu masyarakat Ngombak Kecamatan
Kedungjati Kabupaten Grobogan. Bentuk pelaksanaan tradisi Asrah Batin terbagi menjadi

tiga tahapan, yaitu:

1.1 Tahap Persiapan Tradisi Asrah Batin

Sebelum tradisi Asrah Batin dilaksanakan, tentu ada persiapan-persiapan yang harus
dilakukan. Persiapan tersebut dimulai dengan melakukan Gebyuk, Tuba, dan Nyekar ke
makam leluhur.
a. Gebyuk

Gambar 1 Gebyuk

Gebyuk adalah kegiatan mencari ikan di sungai Kedungmiri yang diikuti oleh

masyarakat Ngombak. Gebyuk dilaksanakan pada hari Rabu Wage. Sebelum gebyuk
diadakan, pada malam harinya sesepuh desa melaksanakan semedi di tepi sungai
Kedungmiri. Tujuannya yaitu untuk memanjatkan doa kepada Tuhan agar tradisi Gebyuk bisa

dilaksanakan dengan lancar. Selain itu, meminta izin kepada penunggu agar ketika acara

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 14



gebyuk diadakan diberi ikan yang banyak. Gebyuk hanya boleh diikuti oleh masyarakat
Ngombak saja, karena ini merupakan persiapan yang dilakukan untuk menyambut
rombongan dari desa Karanglangu.

Pelaksanaan gebyuk ini juga menjadi simbol bahwa masyarakat Ngombak dan
Karanglangu sangat menjaga dan menghormati persaudaraan mereka. Hal ini tidak lepas dari
mitos Kedhana Kedhini yang menyatakan bahwa Ngombak merupakan Kedhini (adik)

sedangkan Karanglangu merupakan Kedhana (kakak).

b. Tuba

Gambar 2 Tuba

Tuba merupakan kegiatan mencari ikan di sungai jurusan Tuntang. pelaksanaan tuba
diikuti oleh masyarakat Ngombak dan Karanglangu. Diisebut tuba karena ketika mencari
ikan diobati menggunakan getah akar tumbuhan jenu atau disebut tuba. Jadi bahan yang
digunakan untuk mengobati ikan ini menggunakan bahan yang masih alami agar tidak
merusak habitat ikan dan lingkungan. Alat yang digunakan juga masih tradisional yaitu
menggunakan alat yang terbuat dari bambu seperti irik, tolok, seser, dan jaring. Sebelum tuba
dilaksanakan, pada hari Minggu Pon malam, sesepuh desa melaksanakan semedi di tepi
sungai Kedhung Watu Mumpeng. Tujuannya yaitu, yang pertama meminta dan berdoa
kepada Tuhan agar diberikan kelancaran ketika melaksanakan tradisi tuba. Kedua, untuk
meminta izin kepada penunggu di sungai Kedung Watu Mumpeng dan juga meminta agar

diberikan ikan yang banyak ketika tradisi tuba dilaksanakan.

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 15



c. Nyekar

Gambar 3 Nyekar
Nyekar dilaksanakan dan dikhususkan untuk ziarah ke makam cikal bakal atau pendiri
dari desa Ngombak yaitu Roro Ayu mursiyah (Kedhini). Tradisi ini dilaksanakan pada hari
Kamis Pahing. Masyarakat yang ikut nyekar adalah kepala desa ngombak, tokoh agama,
perangkat desa, dan masyarakat Ngombak khususnya laki-laki. Nyekar dilaksanakan untuk
mendoakan Roro Ayu Mursiyah (Kedhini) dan meminta izin agar pelaksanaan tradisi Asrah

Batin yang akan dilaksanakan pada hari Minggu Kliwon dapat berjalan dengan lancar.

1.2 Puncak TradisiAsrah Batin

Adapun puncak dari prosesi tradisi Asrah Batin secara terperinci adalah sebagai
berikut:
a. Sasrahan

Gambar 3.4 Sasrahan

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 16



Pada hari Sabtu Wage sehari sebelum pelaksanaan tradisi Asrah Batin, Kepala Desa
Karanglangu yang mana dalam tradisi ini berperan sebagai Kedhana (kakak) mengirim
utusan ke desa Ngombak untuk mengantarkan makanan dan ubarampe yaitu dua ekor ayam
(ayam jago dan betina) serta uang lamaran. Serangkaian kegiatan ini disebut dengan sasrahan
dalam tradisi Asrah Batin.Prosesi sasrahanini dilaksanakan sebagaimana prosesi yang ada
dalam upacara pernikahan adat Jawa. Hal ini dikarenakan, tradisi Asrah batin merupakan
realisasi atas kegagalan pernikahan Raden Mas Bagus Sutejo dan Roro Ayu Mursiyah.
Dengan adanya sasrahan ini, menandakan bahwa masyarakat Karanglangu sudah siap

melaksanakan tradisi Asrah Batin.

1. Panggih

-2 SRR 2
Gambar 3.5 panggih

Pelaksanaan puncak dari tradisi Asrah Batin ini dilaksanakan pada hari Minggu
Kliwon. Diawali dengan mengirim utusan dari desa Ngombak atau disebut dengan
dutasaraya. Dutasaraya pergi ke desa Karanglangu dengan berjalan kaki menelusuri jalan
yang dilalui Kedhana dan Kedhini pada waktu itu. Dutasaraya berangkat dari desa Ngombak
pada pukul 04.30 WIB agar dapat sampai di desa Karanglangu pukul 06.00 WIB. Pengiriman
utusan dimaksudkan untuk mengabarkan bahwa masyarakat desa Ngombak yang berperan
sebagai Kedhini (adik) sudah siap menerima kedatangan masyarakat Karanglangu yang

berperan menjadi Kedhana (kakak) untuk melaksanakan prosesi panggih.
Panggih dalam arti bahasa Indonesia adalah bertemu, jadi maksud dari prosesi
panggih di sini adalah bertemunya masyarakat Ngombak dengan Karanglangu, yang mana

kedua desa tersebut merupakan saudara kakak beradik (Kedhana Kedhini). Pelaksanaan

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 17



panggih ini diawali dengan arak-arakan oleh rombongan masyarakat Karanglangu yang
berjalan kaki menyusuri hutan agar sampai di tepi suungai Methuk. Masyarakat Karanglangu
berjalan kaki karena sebagaimana yang dilakukan oleh Raden Mas Bagus Sutejo ketika
hendak melamar Roro Ayu Mursiyah.

Setelah sampai di tepi sungai Methuk, rombongan masyarakat Karanglangu harus
menyeberangi sungai dengan rakitan gethek. Rombongan tersebut menyeberangi sungai
dibantu oleh masyarakat Ngombak. Dengan demikian dalam pelaksanaan ini menandakan
bahwa antara masyarakat Ngombak dan Karanglangu menjunjung tinggi rasa tolong
menolong dan menghormati apalagi mereka merupakan saudara. Sementara rombongan
masyarakat Ngombak sudah menunggu dan siap menyambut masyarakat Karanglangu.

Setelah menyeberangi sungai, rombongan dari desa Karanglangu yang dipimpin oleh
kepala desa dan rombongan masyarakat Ngombak yang dipimpin oleh kepala desa saling
berjabat tangan dan berpelukan. Setelah itu kedua kepala desa saling berdampingan dan
menjadi mempelai. Kedua mempelai kemudian disambut dengan meminum air putih dan
wedang badheg (air tape). Acara dilanjutkan dengan berjalan kaki menuju rumah kepala desa
Ngombak, karena pelaksanaan tradisi dilaksanakan di rumah kepala desa Ngombak.

Kedua mempelai yaitu kepala desa Ngombak dan kepala desa Karanglangu berjalan
kaki dan saling berdampingan dipayungi dengan payung kebesaran dan diapit sepasang
kembar mayang untuk menuju rumah kepala desa Ngombak. Sepanjang perjalanan semuanya

saling berjabat tangan, karena mereka menyadari bahwa mereka adalah saudara.

2. Wisuhan

Wisuhan merupakan acara selanjutnya yang dilakukan di rumah kepala desa
Ngombak. Setelah berjalan menuju Ngombak, di depan pintu rumah kepala desa Ngombak
sudah disiapkan tempat wisuhan yang berisi air dan kembang setaman. Prosesi ini dilakukan
seperti halnya pada prosesi pernikahan adat Jawa. Sang mempelai perempuan yang
merupakan kepala desa Ngombak (Kedhini) mencuci kaki mempelai pria yaitu kepala desa
Karanglangu (Kedhana). Tujuannya yaitu untuk mensucikan diri karena telah menempuh
perjalanan jauh yang penuh dengan cobaan dan godaan. Selain itu, sebagai wujud
penghormatan kepada pengantin pria yang merupakan kakak.

Setelah selesai melaksanakan prosesi wisuhan, kedua Kepala Desa meminum air tape

atau disebut air badheg. Badheg merupakan minuman kesukaan dari sang adik (Roro Ayu

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 18



Mursiyah). Selain itu keduanya diberi bedak kembang boreh atau biasa disebut wedhak boreh
untuk diusapkan ke wajah, tangan dan kaki. Menurut masyarakat setempat wedhak boreh

memiliki khasiat awet muda. Kedua mempelai kemudian duduk di kursi pelaminan.

3. Pembacaan Sejarah

Gambar 3.6 Pembacaan Sejarah

Pembacaan sejarah ini dilakukan setelah prosesi wisuhan. Ketika kedua mempelai
duduk di kursi pelaminan, sesepuh desa membacakan sejarah adanya tradisi Asrah Batin serta
asal-usul nama-nama dusun yang ada di desa Ngombak dan Karanglangu yang terbentuk
karena proses perjalanan Raden Mas Bagus Sutejo dan Roro Ayu Mursiyah.

Pembacaan sejarah ini berisi mengenai asal-usul nama-nama dusun yang ada di desa
Ngombak dan Karanglangu. Asal-usul tersebut berdasarkan perjalanan Raden Mas Bagus
Sutejo dan Roro Ayu Mursiyah sehingga terbentuklah nama-nama dusun pada waktu itu. Di
desa Ngombak terdiri dari beberapa dusun antara lain Kedhungmiri, Guyangan, Beran,
Kedhunggandri, Kalikonang, Watu Semar, Salaman, Sendhang Srobog, Kuniran,
Kedhunglela, Kalikliya, Sawahan, Kedokan, Cokohan, Blimbing, Kaliratan, Methuk, dan
Karanggeneng. Sedangkan dusun yang ada di desa Karanglangu yaitu Nglego, Kleben,
Gamblok, Kalinangka, Watu Gajah, Grogol, Karangsari, Nglengkong, Rekesan, dan Nglangu.
Semua nama-nama dusun tersebut diceritakan asal-usulnya dengan jelas.

Tujuan dari pembacaan cerita mengenai asal-usul tradisi Asrah batin dan nama-nama
dusun tersebut adalah untuk mengingatkan masyarakat tentang perjuangan leluhurnya agar

tidak melupakannya begitu saja.

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 19



4. Slametan (Kembul Bujana)

Gambar 3.7 Slametan

Selametan (kembul bujana) merupakan acara yang dilakukan oleh masyarakat
Ngombak dan Karanglangu setelah prosesi pembacaan sejarah. Pelaksanaan selametan ini
dipimpin oleh kyai atau biasa disebut modin. Pada pelaksanaan selametan ini tentunya ada
tumpeng dan sajian makanan lainnya. Kyai atau modin memimpin doa dalam selametan.
Tujuan dari selametan ini yaitu sebagai ucapan rasa syukur, karena telah diberi keselamatan
dan kelancaran atas berlangsungnya tradisi Asrah Batin.

Setelah selesai pembacaan doa, kemudian semua masyarakat makan bersama untuk
menikmati sajian makanan yang ada dalam tradisi Asrah Batin. Semua merasa senang, karena
prosesi-prosesi yang ada dalam tradisi Asrah Batin berjalan dengan lancar tanpa halangan

apapun.

5. Munggut

Gambar 3.8 Munggut

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 20



Munggut merupakan prosesi dimana semua masyarakat baik yang berasal dari
desa Ngombak, Karanglangu maupun luar daerah saling berebut makanan. Prosesi munggut
ini sangat ditungu-tunggu masyarakat, karena masyarakat mempercayai bahwa makanan yang
didapat dari prosesi munggut dalam tradisi Asrah Batin memiliki khasiat dan manfaat
tersendiri.

Masyarakat saling berebut agar mendapatkan makanan yang terdiri dari nasi putih dan
bothok iwak mangut yang mana ikan tersebut merupakan hasil tanggapan ketika Gebyuk.
Ketika pihak panitia mengucapkan kata “munggut” hingga berkali-kal, mamsyarakat
langsung beramai-ramai menuju sumber suara dan berusaha mendapatkan makanan yang
dibungkus daun jati yang berisi nasi putih dan bothok iwak mangut. Selain itu masyarakat
juga berebut untuk mendapatkan wedang badeg dan wedhak boreh. lwak mangut, wedang
badheg, dan wedhak boreh merupakan sajian dan perlengkapan yang harus ada dalam tradisi
Asrah Batin, sehingga masyarakat mempercayainya bahwa ketiganya memiliki makna

tersendiri.

6. Srah-Srahan

Srah-srahan (saling memberi) merupakan prosesi yang dilakukan oleh kepala desa
Ngombak dan Karanglangu yang berperan sebagai Kedhana-Kedhini. prosesi ini merupakan
proses pemberian hadiah, yaituKepala Desa Karanglangu memberikan hadiah berupa
selendang kepada saudara perempuannya (Kepala Desa Ngombak), sedangkan Kepala Desa
Ngombak memberikan hadiah berupa celana kolor kepada saudara laki-lakinya (Kepala Desa
Karanglangu). Acara saling menukar hadiah ini dimaknai sebagai tanda kasih sayang

terhadap saudara. Prosesi ini diiringi oleh panembromo dengan gendhing eling-eling boyong.

1.3 Acara Penutup Tradisi Asrah Batin

Setelah serangkaian acara dalam tradisi Asrah Batin, maka pelaksanaan tradisi ini
ditutup dengan pertunjukan tari tayub. Tarian ini dilakukan oleh dua orang penari wanita.
Pertunjukan ini harus selalu tari tayub, karena menurut cerita, Raden Mas Bagus Sutejo
(Kedhana) sangat menyukai tarian tayub. Jadi dengan adanya pertunjukan tarian tayub ini
juga sebagai rasa menghormati Raden Mas Bagus Sutejo dalam menyambut masyarakat

keturunannya yaitu masyarakat Karanglangu.

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 21



Selain untuk hiburan dan pemberian rasa hormat, tarian tayub memiliki makna yaitu
sebagai simbol kesuburan karena mata pencaharian masyarakat Ngombak dan Karanglangu
adalah petani, simbol meminta hujan, serta meminta keselamatan untuk masyarakat Ngombak
dan Karanglangu. Tarian tayub diiringi dengan menggunakan gendhing Eling-Eling Boyong.
Kedua kakak beradik yang menjadi mempelai diajak untuk menari bersama. Masyarakat juga
ikut menari, semua merasakan senang karena setelah seharian melaksanakan tradisi Asrah

Batin dan diakhiri degan hiburan tarian tayub.

2. Fungsi Tradisi Asrah Batin

Pengkajian aspek fungsi tradisi Asrah Batin bagi masyarakat pendukungnya
didasarkan atas teori fungsi tradisi menurut Sztompka dan Malinowski dalam Endraswara.
Tradisi Asrah Batin berdasarkan data-data yang diperoleh dari hasil pengamatan secara
langsung di desa Ngombak dan wawancara dengan sesepuh, kepala desa, dan masyarakat
dapat diketahui bahwa keberadaan tradisi Asrah Batin memberikan fungsi bagi masyarakat
pendukungnya vyaitu, fungsi religi, fungsi pendidikan, fungsi sosial dan budaya, fungsi

ekonomi, dan fungsi hiburan.

3. Makna Tradisi Asrah Batin

Pengkajian aspek makna tradisi Asrah Batin bagi masyarakat pendukungnya
didasarkan atas teori makna simbolik dalam Endraswara. Berdasarkan data yang diperoleh
dari hasil observasi dan wawnacara dengan sesepuh, kepala desa, dan masyarakat
pendukungnya, maka dapat diketahui bahwa tradisi Asrah Batin mengandung simbol dan
makna yang penting bagi kehidupan masyarakat pendukungnya.

Dalam pelaksanaan tradisi Asrah Batin tentu terdapat sesaji dan peralatan atau biasa
disebut dengan ubarampeyang diperlukan untuk penunjang dalam tradisi tersebut. Ubarampe
yang diperlukan juga memiliki makna dan simbol yang penting bagi masyarakat

pendukungnya. Adapun makna dan simbol ubarampe yang terdapat dalam tradisi Asrah Batin

SIMPULAN
Tradisi Asrah Batin merupakan tradisi pertemuan antara dua desa yaitu desa
Ngombak dan Karanglangu, yang mana menurut kepercayaan masyarakat setempat, kedua

desa tersebut adalah saudara kakak beradik atau disebut Kedhana-Kedhini. Tradisi ini

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 22



dilaksanakan dua tahun sekali pada bulan Ruwah, hari Minggu Kliwon. Asrah Batin berasal
dari kata srah/ pasrah dan batin, yang artinya pasrah atau ikhlas lahir batin dengan keadaan
yang telah terjadi. Maksud dari keadaan yang telah terjadi yaitu gagalnya pernikahan antara
Raden Mas Bagus Sutejo (Kedhana) dengan Roro Ayu Mursiyah (Kedhini) yang ternyata
adalah kakak beradik.

Bentuk-bentuk dalam tradisi Asrah Batin dibedakan menjadi tiga tahapan yaitu tahap
persiapan, puncak acara, dan acara penutup. Pada tahap persiapan dilaksanakan acara
Gebyuk, Tuba, dan Nyekar. Pada puncak acara ada prosesi sasrahan, panggih, wisuhan,
Pembacaan Sejarah Asrah Batin, Selametan (Kembul Bujana), Munggut, srah-srahan.
Sedangkan acara penutup dengan pertunjukan tarian tayub.

Fungsi dari keberadaan tradisi Asrah Batin bagi masyarakat pendukungnya yaitu
fungsi religi, fungsi fungsi pendidikan, fungsi sosial dan budaya, fungsi ekonomi, dan fungsi
hiburan.

Makna simbolik yang terdapat dalam tradisi Asrah Batin adalah simbol yang ada
pada ubarampe. Simbol-simbol yang terdapat dalam ubarampe pada umumnya mengandung
makna pengharapan dan doa kepada Tuhan, saling memaafkan, nasehat untuk menjaga tali

persaudaraan, menjaga kesucian diri serta meminta keselamatan dan keberkahan.

REFERENSI
Andriya, Ririn Ria Nor. 2009. Tradisi Jolenan Di Desa Somongari, Kecamatan Kaligesing,
Kabupaten Purworejo. Skripsi. Unnes.

Asrif. 2012. Tradisi Lisan Male-Male: Nyanyian Kematian dalam Masyarakat Ciacia. Jurnal
Jentera.Volume 1, Nomor 2, Desember 2012.

Dananjaja, James. 2002. Folklor Indonesia Ilmu Gosip, Dongeng, dan lain-lain. Jakarta:
Grafiti

Endraswara, Suwardi. 2006. Metodologi Penelitian Kebudayaan. Yogyakarta: Gajah Mada
University Press.

Hariyanto, Oda I. B. 2017.The Meaning Of Offering Local Wisdom In Ritual Panjang Jimat.
International Journal Of Scientific & Technology Research. Volume 6, Issue 06,
June 2017.

Jauhari, Heri. 2018. Makna danan Fungsi Upacara Adat Nyangku Bagi Masyarakat Panjalu.

Jurnal Peradaban Islam. Vol. 15 No.2, Desember 2018. Universitas Islam Negeri
Sunan Gunung Djati Bandung.

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 23



Khoiri, Madhan. 2009. Makna Simbol dan Pergeseran Tradisi Upacara Adat Rebo Pungkasan
(Studi Terhadap Tradisi Upacara Adat Rebo Pungkasan di Desa Wonokromo
Kecamata Pleret Kabupaten Bantul). Skripsi. Univesitas Islam Negeri Sunan
Kalijaga Yogyakarta.

Koentjaraningrat. 1985. Beberapa Pokok Antropologo Sosial. Jakarta: Dian Rakyat.. 1997.
Kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai Pustaka.

Mubhlisin. 2018. Asrah Bathin.Surabaya. CV. Pustaka Media Guru
Moleong, Lexy J. 2010. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.

Nurmawati, Ella. 2013. Kajian Folklor Upacara Adat Saparan Pundhen Joko Kasihan di Desa
Cacaban Kidul Kecamatan Bener Kabupaten Purworejo. Jurnal Program Studi
Pendidikan Bahasa dan Sastra Jawa. Vol/ 02/ No. 02/ Mei 2013. Universitas
Muhammadiyah Purworejo.

Sibarani, Robert. 2015. Pendekatan Antropolinguistik Terhadap Kajian Tradisi Lisan.
Retorika: Jurnal llmu Bahasa. Vol. 1, No. 1 April 2015, 1-17. Universitas Sumatera
Utara. 77

Sudaryanto. 1993. Metode dan Aneka Teknik Analisis Bahasa (Pengantar Penelitian Wahana
Kebudayaan Secara Linguistik). Yogyakarta: Duta Wacana University Press.

Sudikan, Setya Yuwana. 2001. Metode Penelitian Sastra Lisan. Surabaya: Citra Wacana.

Sugiyono. 2015. Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan
R&D). Bandung: Alfabeta.

Suprayogo, Imam. 2001. Metodologi Penelitian Sosial-Agama. Bandung: Remaja Rosda
Karya.

Susanto, Muhamad Arif. 2015. Kajian Folklor dalam Tradisi Nyadran Desa Ketundan
Kecamatan Pakis Kabupaten Magelang. Jurnal Program Studi Pendidikan Bahasa
dan Sastra Jawa. Vol. / 06/ No. 05/ April 2015. Universitas Muhammadiyah
Purworejo.

Sztompka, Piotr. 2007. Sosiologi Perubahan Sosial. Jakarta: Prenada.

Tafrihatun, Umi. 2010. Pola Kepemimpinan dalam Upacara Asrah Batin di Desa Ngombak,
Kec. Kedungjati, Kab. Grobogan. Skripsi. UNS.

Widiastuti, Sri dan Mantra. 2014. Fungsi Dan Makna Tradisi Lisan Genjek Kadong Iseng.
Jurnal Bakti Saraswati. Vol.03 No.02. September 2014. FKIP Unmas Denpasar.

Jisabda Vol. 6, No. 2 | 24



